


Primera edición: octubre 2024 
Campaña de crowdfunding: equipo de Libros.com 
Maquetación: Patricia Álvarez Casal / Álvaro López López  
Corrección: María Luisa Toribio  
Revisión: Ana Briz

© 2024 Adrián Ponferrada Ugena 
© 2024 Libros.com 
www.libros.com 
editorial@libros.com

ISBN: 978-84-19999-55-9 
Depósito legal: M-20420-2024

Impreso en España

Impreso y encuadernado: Safekat 
Laguna del Marquesado, 32, L, 28021 Madrid 
www.safekat.com

Papel de la cubierta: Creator Silk 300 g 
Páginas interiores: Papel estucado mate 150 g 
Tipografías: Athelas, Bembo Hidayatullah y Perpetua



ADRIÁN PONFERRADA UGENA

Maŷrīṭ, una medina andalusí

El legado árabe en Madrid





ÍNDICE
Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	  11

Aclaración sobre términos árabes . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	  13

Antes de Maŷrīṭ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	  15
1. El río Manzanares y los primeros asentamientos. . . . . . .       	  15
2. Origen y expansión del islam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	  18
3. La conquista de al-Ándalus según las crónicas . . . . . . . . .         	  21
4. Conquista y sumisión de la Hispania visigoda. . . . . . . . . .	  24

Maŷrīṭ andalusí (860-1085). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               31
5. «Fui sobre agua edificada. Mis muros de fuego son». . .   	  31
6. Origen del nombre de Maŷrīṭ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	  36
7. Primer recinto amurallado . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	  38
8. La alcazaba y medina de Maŷrīṭ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	  49
9. La sociedad de Maŷrīṭ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	  73
10. Personajes ilustres del Madrid andalusí. . . . . . . . . . . . . . . .                	  80
11. Fortalezas andalusíes en la región madrileña. . . . . . . . . .          	  85

Madrid cristiano (siglos xi al xiii). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	105
12. De mozárabe a mudéjar. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	105
13. El Fuero de Madrid. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	109
14. Segundo recinto amurallado. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	111
15. Las colaciones de Madrid. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	137
16. Arquitectura mudéjar en la región de Madrid. . . . . . . .       	156
17. San Isidro, un mozárabe madrileño. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	158

Madrid bajomedieval (siglos xiv y xv) . . . . . . . . . . . . . .             	165
18. La sociedad bajomedieval de Madrid. . . . . . . . . . . . . . . . .                	165
19. Colaciones dentro de la cerca del Arrabal . . . . . . . . . . . .           	169
20. Leyendas medievales del Madrid andalusí. . . . . . . . . . . . 	174
21. Expulsión de los judíos y musulmanes. . . . . . . . . . . . . . . .               	180

Etimología y vocabulario . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	185

Bibliografía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	193

Índice analítico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	199





11

mica o griega. El Renacimiento 
islámico se desarrolló entre el siglo 
viii y el siglo xiii, tomando el rele-
vo las sociedades europeas. Duran-
te ese periodo hubo un floreci-
miento de la cultura y las artes que 
se amplió acorde con la expansión 
territorial del Islam. En nuestro ca-
so, la cultura andalusí tuvo nume-
rosos ejemplos, la mayoría en An-
dalucía como Córdoba o Sevilla. 
La Alhambra de Granada es la per-
sonificación perfecta de este desa-
rrollo cultural. La ciudad tuvo dos 
siglos más de desarrollo andalusí 
que los otros reinos de taifas. La 
Roja (al-Hamrā) fue la alcazaba del 
reino nazarí de Granada y tras sus 
muros se reflejó el arte y la ciencia. 
Desde aquí se recuperaron los co-

E  l Renacimiento fue 
un movimiento cultu-
ral y artístico que 
cambió para siempre 
la concepción del 

mundo desde el siglo xv. El arte y 
las ciencias se convirtieron en el 
centro de las motivaciones huma-
nas. Pocos saben que surgió siglos 
antes en una civilización al sur de 
Europa. Sin ella, ese salto cultural 
no se hubiera producido. Se trata 
de la civilización andalusí. Al con-
trario de los prejuicios que muchos 
tienen hacia los árabes y la cultura 
musulmana, fueron una de las cul-
turas más avanzadas y desarrolladas, 
aceptando y recuperando muchas 
obras clásicas de civilizaciones an-
teriores como la hindú, mesopotá-

INTRODUCCIÓN



12

nocimientos de los clásicos que posteriormente fueron importados a toda Europa. 
Las ciencias islámicas se dividían en dos grandes ramas, las ciencias de los antiguos 
(matemáticas, medicina, astronomía, agronomía) y las ciencias del Islam (filosofía, 
teología, derecho). Las ciencias de los antiguos eran las de mayor importancia y 
estaban ligadas a la literatura y la poesía, pilares fundamentales de la cultura árabe. 
La transmisión de la filosofía no se hizo solamente del griego, sino también de las 
traducciones al latín que realizaron los filósofos árabes como Avicena, Al-Kindi o 
Averroes. Las bases del Renacimiento europeo surgieron aquí, siendo el árabe la 
lengua de la cultura durante la Edad Media, cuando antes fue el latín. 

Si desconocías esto seguramente te preguntes la razón por la que quedó olvi-
dado en la historia. Los vencedores de las guerras escriben la historia, totalmente. 
Los cristianos estaban mucho más atrasados culturalmente que los árabes durante 
este periodo histórico pero fueron los vencedores del conflicto bélico que tenía 
muchos rasgos de guerra santa. En el caso de Madrid, es más que evidente. Su 
fundación se debe a un contexto de constantes guerras y su privilegiada posición. 
Durante los dos primeros siglos de su historia, los musulmanes nos dejaron mu-
chos elementos que han pervivido hasta nuestros días, a pesar de la insistencia de 
sus detractores que buscan un olvido intencionado. Pero la cultura árabe no acaba 
en Madrid tras su caída en manos cristianas. Durante muchos siglos convivieron 
juntos en una relativa armonía. No sería hasta los Reyes Católicos cuando el gol-
pe a las aljamas musulmanas y judías fue definitivo. 

Mi objetivo con este libro es mostrar, gracias a las fuentes escritas y a la arqueo-
logía, la presencia andalusí de Madrid y hacer un análisis objetivo libre de prejui-
cios religiosos, propaganda cristiana o presentismo. Vamos a conocer un periodo 
histórico muy amplio, desde los primeros «asentamientos poblacionales» origina-
dos por el Manzanares, la fundación de Maŷrīṭ, su dominio andalusí y cristiano, 
para finalmente explicar cómo durante el siglo xv se provocó este sentimiento 
antimusulmán cuya meta era un olvido colectivo. 



15

contrado en el valle del Manzana-
res. Por la construcción de Madrid 
Río, el soterramiento de la M-30 y 
la prolongación del Metro se han 
conseguido recuperar numerosos 
restos arqueológicos que nos mues-
tran el gran valor que tenía este río 
para poblaciones pretéritas. Se han 
encontrado restos en Orcasitas, Va-
llecas, Villaverde, Usera o Rivas. 
Por estos yacimientos y muchos 
otros, el Manzanares es un bien de 
interés cultural desde 1993.

Siglos atrás el río era mucho más 
caudaloso y disfrutaba de un entor-
no más rico, con frondosas terrazas 
vegetales en sus laterales. De he-
cho, ni se llamaba así. Era conocido 
como río Wādī-r-Raml o Guada-
rrama, literalmente ‘río del arenal’, 

C 
uando un madrileño ha-
bla del río Manzanares 
suele hacerlo de manera 
despectiva, menospre-
ciando su capacidad flu-

vial. Quevedo lo llamó «arroyo 
aprendiz de río»; se decía que era el 
mejor río del mundo por poder na-
vegarlo a caballo; y Alejandro Du-
mas, durante una visita a Madrid, 
pidió un vaso a un aguador y arrojó 
su contenido al Manzanares dicien-
do que el río lo necesitaba más que 
él. No estamos ante el Danubio, 
pero pocas cosas me enervan más 
que escuchar el desprecio de sus 
ciudadanos hacia su río. 

Los principales yacimientos pa-
leontológicos y arqueológicos de la 
Comunidad de Madrid se han en-

ANTES DE MAŶR ĪṬ
1. El río Manzanares y los primeros asentamientos



16

hasta que el duque del Infantado decidió cambiar su nombre en el siglo xvii por 
el de su principal señorío, el Real de Manzanares. 

El Manzanares era la arteria hídrica con mayor tamaño y más próxima a Maŷrīṭ. 
Aunque las poblaciones andalusíes no aprovecharon su agua, sí usaron la de los 
arroyos que desembocaban en él, como el Arenal, Leganitos y San Pedro. Junto 
con el Henares, Jarama y Tajuña conforman una red hídrica de gran riqueza de la 
que muchos se han aprovechado. 

Los restos más antiguos encontrados en el Manzanares fueron instrumentos huma-
nos y elefantes hallados en el antiguo arenero de Villaverde Bajo. El historiador 
andalusí Ibn ‘Iḏārī cuenta en sus crónicas del siglo xiii cómo al construir el segun-
do recinto amurallado de Madrid aparecieron los restos de un gigante de gran ta-
maño; se trataba quizás de los restos de un elefante cazado durante el Paleolítico. 
El geógrafo al-Himyari recoge en el siglo xiv una crónica del historiador Ibn 
Hayyan:

Ibn Hayyán, en su Historia, menciona el foso que fue excavado al exterior 
de la muralla de Madrid, y dice: «Se encontró en él una tumba con un es-
queleto gigantesco, cuya longitud era de 51 codos, que son 102 palmos, des-
de el cojín de la cabeza al extremo de los pies. Se confirmó la veracidad de 
esto por un comunicado del cadí de Madrid, que fue en persona a verlo, 
junto a sus testigos oficiales, y notificó que el volumen de su caja craneana 
alcanzaría ocho arrobas, más o menos. ¡Alabado sea Quien ha puesto Su sig-
no en todas las cosas!».

No sería la última vez que se descubren restos de elefantes, ya que Fernando 
Díez nos cuenta en la Gaceta de Madrid de 1778 cómo se encontraron «petrifica-
ciones» en las proximidades del puente de Toledo. Al año siguiente se encontra-
ron también dos colmillos de elefante y restos de otros animales. Gracias a las ex-
cavaciones arqueológicas actuales sabemos aún más. Hubo presencia humana hace 
500 000 años en las terrazas del Manzanares por la zona del Alto de San Isidro, en 
Carabanchel, y en Villaverde-Butarque.

También encontramos restos romanos en distintos puntos de Madrid. Uno de 
los más importantes se encuentra en la Casa de Campo, próximo al puente de Ca-
chadizas y al arroyo de los Meaques, descubierto en 1933 por José Pérez de 
Barradas y que se dataría entre los siglos i y ii d. C. No es el único: también se 
encontraron restos en la colina de las Vistillas, un basurero romano en el arroyo 
de Cantarranas y la villa romana La Torrecilla en las proximidades de Perales del 
Río, en Getafe. 



17

La Casa de Campo cuenta también con una necrópolis visigoda: se hallaron dos 
broches y una hebilla de cinturón fechados en el siglo vi. Se encontraron necró-
polis visigodas en Pinto, Aranjuez, La Cabrera y Tetuán de las Victorias. Entrando 
en la almendra de Madrid, nos encontramos con dos episodios destacados, uno 
propagandístico y otro auténtico. 

Como veremos a lo largo del libro, desde el establecimiento de la capitalidad en la 
villa de Madrid, en 1561, se buscaba activamente un principio fundacional gran-
dioso para engrandecer la que sería la ciudad más importante del Imperio español. 
Gracias a las crónicas escritas podemos comprobar cómo desde la época de Feli-
pe II empiezan a proliferar los relatos falsificados de cronistas e historiadores fieles 
a la causa. Madrid no podía haber sido fundada por los sucios musulmanes; debían 
encontrar un origen griego, romano o visigodo, mucho más fácil de propagar. En 
1618 se encontró una lápida muy deteriorada a la que le faltaba el texto, un domi-
nus bocatus, de un sacerdote que vivió en torno al año 700. Se encontró conve-
nientemente en el claustro de la iglesia de Santa María, la que fue mezquita aljama 
bajo control andalusí. De este modo se justificaría la existencia de una pequeña 
iglesia visigoda que luego sería convertida en mezquita, por lo que anularía la 
fundación de Maŷrīṭ por los árabes y sería de origen visigodo, algo mucho más 
digno a sus ojos. 

Auténtico fue el episodio del hallazgo de un esqueleto visigodo en las inmedia-
ciones del Palacio Real. Fue descubierto durante las excavaciones arqueológicas 
de la plaza de la Armería con motivo de la construcción de la Galería de las Co-
lecciones Reales. Se trata de Valentín, un hombre de veinticinco años que vivió 
en el siglo viii y sufría artrosis. Lo llamaron así por haber sido encontrado el 14 de 
febrero de 2009. Su descubrimiento ha dado alas a los defensores de la teoría fun-
dacional visigoda, que defienden la existencia en el cerro de la Almudena de un 
pequeño asentamiento visigodo que posteriormente sería aprovechado por los 
árabes. Esta teoría no tiene soporte arqueológico y no se puede apoyar al encon-
trarse una simple tumba aislada. 

Como hemos visto, el Manzanares ha sido fundamental para la región de Madrid 
y ha dado hogar a animales y poblaciones nómadas y sedentarias. Espero que sa-
biendo esto miremos al «aprendiz de río» de otro modo.



31

A Muhammad, en su reinado, se le de-
ben hermosas obras, muchas gestas, 
grandes triunfos y total cuidado por el 
bienestar de los musulmanes, preocu-
pándose por sus fronteras, guardando sus 
brechas, consolidando sus lugares extre-
mos y atendiendo a sus necesidades. Él 
fue quien ordenó construir el castillo de 
Istirash (Esteras) para guardar las cose-
chas de Madinat Sálim (Medinaceli), que 
se encuentra en el lado noroeste de esta. 
Y él fue quien construyó para la gente de 
la frontera de Tulaytula (Toledo) el cas-
tillo de Talamanka (Talamanca), el casti-
llo de Maŷrīṭ (Madrid) y el castillo de 
Binna Furata (Peñahora).

E 
l historiador cordobés 
Ahmad al-Razi, el moro 
Rasis, como lo llamaban 
los castellanos, fue el pri-
mero en escribir sobre 

la ciudad de Maŷrīṭ en su crónica 
Ajbar muluk al-Andalus (Noticias de 
los reyes de al-Ándalus), posterior-
mente transmitida por Ibn Ḥayyān. 
En ella afirmaba que Muhammad I 
tuvo la iniciativa para construir el 
castillo de Madrid:

MAŶR ĪṬ  ANDALUSÍ (860-1085)
5. «Fui sobre agua edificada. Mis muros de fuego son»



32

El tal Muhammad no era un cualquiera. Comenzó su reinado en septiembre de 
852 tras suceder al célebre emir toledano Abd al-Rahmán II. En una situación 
de constantes conflictos bélicos, el quinto emir de los omeyas, independiente de 
al-Ándalus, decidió proteger la ciudad natal de su padre a cualquier precio. Para 
ello mandó construir una serie de fortificaciones en la Marca Media, al norte de 
Toledo, para poder salvaguardarla de rebeliones, proteger los caminos y frenar las 
posibles incursiones cristianas. Así nació Madrid, como un hisn o lugar fortificado 
en altura. Desconocemos la fecha exacta de su fundación, aunque sabemos que 
tiene que ser después de la gran rebelión toledana de 858 y antes de 871, ya 
que en ese año un rebelde toledano que huía hacia el norte fue apresado por las 
tropas de Madrid, según las crónicas escritas por Ubayd Allah ibn Sálim. Popular-
mente se ha aceptado el año 860 como fecha exacta, lo cual es atrevido afirmar, 
pero la tomaremos como referencia para hablar del espacio temporal de trece años 
de la fundación de Maŷrīṭ. Durante esta época también se construyeron otros hisn, 
como los de Alcalá la Vieja o Talamanca del Jarama, y atalayas, como la de El 
Vellón, Venturada, El Berrueco o Arrebatacapas. 

El primer hisn llamado Maŷrīṭ se encontraba en una zona elevada dividida en 
dos cerros, los que conocemos hoy como de la Almudena y Vistillas, separados 
por el arroyo de San Pedro, actual calle Segovia. El Wad ar-Raml (Guadarrama), 
literalmente ‘río de arena’, nombre con el que se conoció al Manzanares hasta el 
siglo xvii, se encontraba a medio kilómetro de distancia de la fortificación y a 
casi sesenta metros de desnivel. Por ello, nuestro río nunca jugó un papel impor-
tante en el abastecimiento o desarrollo urbano del primer Maŷrīṭ. No era un 
problema, ya que agua teníamos de sobra. Además del mencionado arroyo de San 
Pedro, Maŷrīṭ contaba con los arroyos de Leganitos y Arenal e incluso con la la-
guna de Luján, en la actual plaza Mayor. Todos estos lugares se corresponden en 
la actualidad con espacios públicos muy reconocibles. Incluso el nombre de la 
ciudad surgió en referencia a la abundancia de agua, como veremos en capítulos 
posteriores.

Maŷrīṭ era una pequeña al-qaṣabah (‘alcazaba’) de unas cuatro hectáreas a los que 
los primeros madrileños llamaban al-mudayna (‘ciudadela’) y que estaba delimitada 
por lo que hoy es el Palacio Real, al norte; la calle Factor, al este; la calle Segovia, 
al sur, y el barranco del Manzanares, al oeste. La muralla, de entre doce y quince 
metros de altura, recorría unos setecientos sesenta metros. Contaba con numerosas 
torres cuadradas y tres accesos principales: la puerta de la Vega, la puerta de la 
Almudena y la puerta de la Sagra. Fueron realizadas de mampostería de pedernal 
y caliza, y rellenadas de una mezcla de piedras y argamasa. Así se consiguió una 
anchura de entre 2,30 y 3,30 metros. Aunque el conjunto fuese de dimensiones 
humildes, la muralla era una impresionante obra de ingeniería que hoy en día 



33

Alcazaba de Maŷrīṭ. Planos ilustrados por Jorge García Martínez (Instagram: @madrid_me_

encanta). La planimetría de las manzanas se basa en La forma de la Villa de Madrid, de Javier 

Ortega Vidal y Francisco José Marín Perellón. El caserío es una ilustración hipotética que 

sigue el modelo de caserio musulmán de la Córdoba del siglo x. La mezquita está ilustrada 

siguiendo la hipótesis de Daniel Gil Benumeya.



34

La puerta del Sol en Toledo. 1867. J. Laurent. Las puertas de Maŷrīṭ tendrían un aspecto 

similar. Imagen procedente de los fondos de la Biblioteca Nacional de España.



35

podemos seguir valorando gracias a la arqueología. Jerónimo de la Quintana, his-
toriador y cronista de Madrid, describió así la muralla en 1629:

La muralla era fortissima de cal y canto, y argamasa, levantada y gruesa, de 
doze pies de ancho, con grandes cubos, torres, barbacanas y fosos.

Hay que pensar que en la época en que Quintana la describe ya se encontraba 
en completo desuso, por lo que en época musulmana sería incluso más impresio-
nante.

El título de este capítulo es una referencia al viejo lema de Madrid, «Fui sobre agua 
edificada. Mis muros de fuego son». En esta introducción al Madrid andalusí he-
mos averiguado su significado. Maŷrīṭ fue edificada en una zona llena de arroyos, 
de agua. Para protegerse construyó una imponente muralla, que al ser atacada por 
flechas, cuando impactaban estas con el pedernal de la que estaba hecha, producían 
unas chispas de fuego.



105

actual zona de San Andrés, en la 
morería vieja. Los nuevos gober-
nantes cristianos se instalaron in-
tramuros, donde hasta ahora ha-
bían permanecido los árabes. Así 
consiguieron convivir en una rela-
tiva situación pacífica que benefi-
ció a ambas partes.

Los repobladores cristianos co-
menzaron a desbordar los límites 
geográficos de la ciudad, situación 
a la que se sumaba que los arrabales 
también estaban en continua ex-
pansión. Esto provocó que los cris-
tianos comenzasen a construir du-
rante el siglo  xii un segundo 
recinto amurallado, que ocupaba el 
triple de extensión que el musul-
mán. Así quedaron envueltos todos 
estos desbordamientos extramura-

T 
ras la caída, en el año 
1085, de Toledo, que 
hasta entonces perte-
necía a los reinos de 
taifa, Maŷrīṭ se rindió 

ante las tropas del rey Alfonso VI. 
Desde ese momento, Madrid nun-
ca volvería a estar bajo el dominio 
andalusí, tras doscientos años de 
control. De inmediato se ordenó 
el desplazamiento forzado de los 
andalusíes de zonas intramuros a 
los arrabales. A cambio se respeta-
ron las costumbres y en especial la 
práctica de su religión. Estos anda-
lusíes serían popularmente cono-
cidos como mudéjares y vivieron 
en un principio en las zonas aleda-
ñas a los accesos de la ciudad. Más 
tarde fueron estableciéndose en la 

MADRID CRISTIANO  
(SIGLOS XI AL XIII)

12. De mozárabe a mudéjar



106

les. Se abrieron también una serie de puertas por el camino. La ciudad quedaría 
con un tamaño aproximado de treinta y cinco hectáreas y una población de unos 
cuatro mil habitantes. 

Asalto de Madrid por los guerreros de Alfonso VI. Historia de la Villa y Corte de Madrid. 

Tomo I. 1861. José Amador de los Ríos. Biblioteca Banco de España.

La urbe comenzó a tomar una forma más reconocible por nosotros hoy en día, 
organizándose ya en colaciones o distritos parroquiales durante el siglo xiii. Aun-
que las veremos con mayor detalle más adelante, estas colaciones servían como 
limitaciones municipales para ordenar la población y sobre todo para recaudar 
impuestos. El Fuero de Madrid de 1202 ya nos habla de las diez primeras colacio-
nes e incluso menciona los nombres de los jurados que había en cada una.

Aunque pueda ser tentador pensar en Madrid como en una ciudad homogé-
nea, en aquella época cada zona tenía sus propias características y la mayoría esta-



107

ban habitadas por población mozárabe y castellana. No sería hasta el estableci-
miento de este Fuero de 1202 cuando los mudéjares y judíos se establecieron 
principalmente en las Vistillas. Con la construcción de este segundo recinto amu-
rallado, el poder central fue desplazado a la colación de San Salvador, actual plaza 
de la Villa, donde se encontraba el Concejo de la Villa. Al sonar la campana de la 
parroquia de San Salvador, los miembros de este primitivo ayuntamiento se reu-
nían para deliberar y dictar designios municipales.

Aunque pueda sonar como un sistema asambleario, que en parte lo era, tene-
mos que recordar que por encima se encontraban los grupos privilegiados como 
el monarca, los caballeros nobles y el clero. Estos dejaban hacer a los madrileños 
de a pie a cambio del cumplimiento de diversas obligaciones fiscales, de las cuales 
ellos estaban exentos. El Concejo no estaba nada contento con la idea de que los 
más afortunados evitaran esta recaudación económica y elevaría quejas en sucesi-
vas ocasiones. Para rematar el pastel, estos privilegiados tenían la potestad de ex-
cusar a sus vasallos del pago de impuestos, creando la figura del paniguado, o en-
chufado, como diríamos hoy en día. Al final, quien sostenía el pago impositivo de 
la ciudad era la clase pechera, el común de los mortales, que pagaba tanto el im-
puesto real como concejil. A cambio, estos tenían derecho a intervenir dentro del 
gobierno municipal, es decir, en el Concejo. Gracias a fuentes escritas sabemos 
que desde 1264 se creó una junta que controlaba la Hacienda del Concejo y sus 
miembros procedían de muy diversa índole, ya que con pagar tus impuestos po-
días participar. Había escribanos, artesanos, maestros, propietarios de ganado, 
campesinos que trabajaban pequeñas tierras e incluso barberos. 

Por fin, por debajo de los pecheros encontrábamos a los más pobres de la so-
ciedad, desde mendigos hasta enfermos crónicos, que quedaban exentos del pago 
de impuestos, ya que en muchas ocasiones no tenían opción de hacerlo. 

Aunque ya hemos visto que el Concejo tenía cierta autonomía municipal, esto 
cambiaría, en especial durante el siglo xiii, pues pasó a ser restringido por la clase 
privilegiada que antes mencionaba.

Pero no solo nos tenemos que centrar en la villa de Madrid, ya que las aldeas co-
lindantes cobraron especial importancia, sobre todo comercial. Estas poblaciones 
de alrededor tenían sus propias obligaciones fiscales, que servían también para el 
mantenimiento de caminos, puentes o zonas comunes con Madrid. Todas estas 
pequeñas aldeas se organizaron en diversas organizaciones territoriales o sexmos, 
siendo la villa de Madrid uno de ellos. Los otros tres sexmos agruparon diversas 
poblaciones que contribuían económicamente con el alfoz madrileño. 

Estos tres sexmos eran el de Villaverde (que incluía Fuenlabrada, Villaverde, 
Getafe, Casarrubuelos, Torrejón de la Calzada, Perales y Humanejos), el de Ara-
vaca (Carabanchel, las Rozas, Alcorcón, Majadahonda, Boadilla, Leganés) y Va-



108

llecas (Vicálvaro, Vallecas, San Sebastián de los Reyes, Ambrós, Fuentelfresno, 
Rivas, Coslada, Chamartín, Fuencarral, Vaciamadrid, Velilla, Canillas, Rejas, Ca-
nillejas, Hortaleza). 

Esta organización territorial facilitó muchísimo la rápida repoblación cristiana 
de la región de Madrid. Para velar por los derechos y exigencias de cada sexmo, el 
Concejo elegía anualmente a dos sexmeros, que representaban principalmente a 
los pecheros, ya que eran los principales contribuyentes con sus impuestos. Estos 
sexmeros también tenían la obligación de recaudar los impuestos reales cuando 
pasaban por cada una de estas poblaciones.



165

y encima carecían de representan-
tes en el Concejo; residían dentro 
de la morería vieja, pero también 
en diversas zonas de la villa, por lo 
que su integración en la ciudad era 
plena.

Los judíos eran mucho más mi-
noritarios y nunca podríamos ha-
blar de un lugar concreto donde 
establecieron su judería, sino más 
bien de puntos concretos donde 
residían unos cuantos de ellos. Ha-
blamos de los alrededores del alcá-
zar o las colaciones de San Salva-
dor o San Miguel de los Octoes. 
Su presencia cercana al poder real 
se explica por su especialización en 
medicina: ejercían como doctores, 
además de estar presentes en la Ad-
ministración del Estado. Esto no 

L 
os madrileños, al co-
mienzo del siglo xiv, 
seguían rigiéndose 
por las mismas es-
tructuras legales y los 

mismos grupos sociales. Había una 
clase privilegiada, formada por no-
bleza y clero, que evitaba el pago 
de impuestos, mientras que los pe-
cheros, el pueblo llano, sostenía el 
correcto funcionamiento de la so-
ciedad. Recordemos que los más 
desfavorecidos, como enfermos o 
vagabundos, seguían exentos del 
pago impositivo. 

Mientras tanto, las minorías 
mudéjar y judía tenían situaciones 
un tanto distintas.

Los andalusíes pagaban más im-
puestos que los pecheros cristianos 

MADRID BAJOMEDIEVAL 
(SIGLOS XIV Y XV)

18. La sociedad bajomedieval de Madrid



166

era muy del agrado de algunos miembros de la nobleza cristiana, que veían en 
estos judíos una auténtica amenaza para sus privilegios. Estos recelos, unidos a la 
grave crisis económica y social del siglo xiv, provocaron los famosos pogromos 
por toda la península ibérica. Estos linchamientos fueron aprovechados por la 
élite cristiana, que vieron una oportunidad única para bajarles unos cuantos esca-
lones. Uno de los mayores ejemplos fue la política que practicaron los Trastáma-
ra, como Enrique II, iniciando la propaganda contra los judíos para así ganar 
adeptos que posteriormente lanzó contra su hermano Pedro I el Cruel y así asal-
tar el poder regio. 

El pogromo más flagrante fue el iniciado el 6 de junio de 1391 en Sevilla y 
provocó miles de muertes entre los judíos. Madrid no se libró de este tipo de 
prácticas, ya que en 1392 hay documentados muertes, robos e incendios dentro de 
las casas que tenían los judíos en los alrededores de la Almudena. El Concejo re-
cogió este episodio e inició las investigaciones correspondientes para condenar a 
los culpables. No sorprende mucho descubrir que detrás de estos pogromos ma-
drileños se encontraban los Vargas, una de las familias más poderosas en aquella 
época. Tras estos sangrientos episodios, vemos cómo las juderías o asentamientos 
menores de judíos por toda la península ibérica se vieron mermados, al huir mu-
chos de ellos de nuestras tierras. 

El territorio que comprendía Madrid permanecía inerte, aunque ya durante el si-
glo xiv comenzaron a surgir los intentos de separación de algunas villas del poder 
central, como los casos de Aldehuela, Polvoranca, Alcobendas o San Sebastián de 
los Reyes. 

Volviendo al conflicto entre Enrique II y Pedro I, la villa de Madrid mostró siem-
pre su apoyo fiel a este último como sucesor legítimo. La victoria de Enrique y la 
muerte de Pedro le saldría muy cara a Madrid. Como castigo por el apoyo presta-
do a su hermanastro, Enrique II otorgó a Pedro González de Mendoza, uno de sus 
mecenas, los pueblos de Alcobendas, Cobeña y Barajas, que dejaron de estar bajo 
el control madrileño. No sería esta la última vez que un Trastámara perjudicase a 
la villa, ya que en 1383 el rey Juan I cedió la villa de Madrid a su primo el rey 
León V de Armenia. Este regalo le fue otorgado junto con todos las rentas y de-
rechos, más ciento cincuenta mil maravedíes anuales, durante toda su vida. Este 
acontecimiento convirtió a León V de Armenia en el único señor que tuvo Ma-
drid en su historia. Como es lógico, el Concejo, que vio cómo perdía todo su 
control, elevó quejas. El nuevo señor de Madrid, ante las constantes protestas, 
prometió devolver la ciudad una vez que falleciera. Tuvimos que esperar una dé-
cada, hasta 1393, para que Madrid volviera a su tránsito normal.



167

Plano de Madrid en el siglo xv. 2018. Juan Antonio Caro Cals. Planos Carta Puebla.



168

Los Reyes Católicos llegaron al poder en 1476, apoyados, paradójicamente, por 
los judíos; consumaron el golpe al colarse en la linea dinástica frente a Juana la 
Beltraneja. Este apoyo les saldría muy caro a los judíos, pues tan solo dos años 
después los nuevos monarcas crearían el primer tribunal inquisitorial de la penín-
sula ibérica. Dentro de la corte los ánimos seguían muy caldeados y los Reyes 
Católicos decidieron buscar de nuevo un culpable común de los problemas coti-
dianos para frenar las críticas ajenas. Los andalusíes y los judíos eran el objetivo más 
obvio y sencillo que señalar. La implantación del Santo Oficio en nuestras tierras 
fue el primer paso de un plan muy bien diseñado que culminó con la implantación 
de la Pragmática de conversión forzosa para judíos en 1492 y para andalusíes en 
1502. Esta medida obligaba a convertirse al cristianismo o abandonar sus tierras y 
posesiones. Sería sencillo pensar que podían convertirse y aparentar su nueva reli-
gión en público para no despertar sospechas, pero no era tan fácil. La Inquisición 
no tenía potestad sobre las personas de otras religiones que no fueran la cristiana, 
por lo que convertirse al cristianismo suponía que el Santo Oficio podría perse-
guirte. Además, la Inquisición apuntó con especial dedicación los nombres de 
estos nuevos conversos, ya que les tenían muchas ganas. Por eso, la mayoría de an-
dalusíes y judíos tomaron las de Villadiego en busca de un lugar donde por lo 
menos no hubiese una persecución religiosa constante. 

La pérdida de miles de andalusíes y judíos de manera repentina no solo empo-
breció social y culturalmente a nuestra tierra, sino también en lo económico, ya 
que, a pesar de ser una minoría, ocupaban algunas de las profesiones y gremios más 
prestigiosos de la sociedad. 

Finalmente, en el transcurso de los siglos xiv al xv, la villa de Madrid pasó a tener 
algo más de diez mil personas, situación que rebasaba de nuevo los límites de las 
murallas, por lo que se crearon nuevos arrabales. Esto impulsará la construcción de 
la primera de las tres cercas que tendría Madrid, en este caso la del Arrabal, de la 
que hablaré a continuación.



185

Ablución: del latín ablutio, ablutionis, ‘lavado, acción de lavar o purificar con 
agua’. Acción de lavar el cuerpo o parte de él ritualmente con el fin de purifi-
carlo.

Aceifa: del árabe ṣáyfa, ‘cosecha o expedición estival’. Incursión militar que los 
musulmanes solían hacer durante el verano en los territorios cristianos.

Aceite: del árabe azzáyt, ‘zumo de aceituna’.
Acequia: del árabe sāqiyah, ‘irrigación’. Canal que traslada agua destinada al riego 

de los huertos y cultivos.
Alarife: del árabe al-arif, ‘el experto’. Arquitecto o maestro de obras.
Albacar: del árabe al-baqar, ‘conjunto de vacas’. Espacio cercado que se encuen-

tra en el interior de un recinto amurallado y próximo a una fortaleza destinado 
a resguardar soldados o ganado.

Albañal: del árabe alballá‘a, ‘tragona’. Canal o conducto que da salida a las aguas 
residuales.

Albarrana: del árabe al-barrān, ‘exterior’, ‘forastero’. Adjetivo usado para califi-
car una torre que se encuentra en el exterior de un recinto amurallado y que 
sirve también como atalaya.

Alberca: del árabe al-birkah, ‘charco’. Construcción hidráulica excavada en la 
tierra que sirve para almacenar agua.

Albóndiga: del árabe albúnduqa, ‘bola’. 
Albornoz: del árabe burnús, ‘pañuelo que se ajusta en la cabeza con un aro’. 
Alcalde: del árabe al-qadi, ‘juez’. Ver «cadí». 
Alcantarilla: del árabe al-qantara, ‘puente pequeño’. 
Alcazaba: del árabe al-qaṣabah. Es una ciudadela o pequeña fortaleza. De su di-

minutivo al-quṣaybah viene la palabra portuguesa alcoceifa, como se llamaban los 
antiguos prostíbulos.

Alcázar: del árabe alqáṣr, ‘el castillo’. Fortaleza o recinto amurallado.

ETIMOLOGÍA Y VOCABULARIO



199

A
Abd al-Aziz  28.
Abd al-Rahman I  27.
Abd al-Rahman II  32.
Abd al-Rahman III  27, 101.
Abluciones  53, 57.
Abu Umar al-Talamanki  74, 82, 

83, 99.
Abū Yūsuf Ya‘qūb ibn ‘Abd  

al-Ḥaqq  64.
Abū Yūsuf Yaʿqūb al-Manṣūr  63, 

64.
Ahmad al-Razi  31.
Ajbar  21, 22, 23, 31.
Al-Ándalus  9, 21, 22, 23, 26, 27, 

31, 32, 53, 62, 63, 67, 73, 76, 
79, 81, 82, 83, 187, 189, 194, 
196.

Al-Baladhuri  27.

Al-Buhayra  24.
Al-Hakam I  28.
Al-Hakam II  81.
Al-Himyari  16.
Al-Kindi  12.
Al-Maŷrîtî  14, 74, 80, 81, 82, 83.
Al-Mudayna  32, 43, 177, 186, 

197.
Al-Razi  24, 26, 27, 28, 31.
Al-Talamanki  74, 82, 83, 99.
Al-Walid  28.
Alarife  51, 126, 127, 147, 157, 

173, 181, 182.
Albacar  47, 64, 65, 185.
Albañal  122, 185.
Albarrana  72, 95, 97, 135, 185, 

190.
Alcalá de Henares  74, 97, 124.
Alcalá la Vieja  32, 74, 94, 95, 97, 

98.

ÍNDICE ANALÍTICO


	introducción
	Antes de Maŷrīṭ
	1. El río Manzanares y los primeros asentamientos

	Maŷrīṭ andalusí (860-1085)
	5. «Fui sobre agua edificada. Mis muros de fuego son»

	Madrid cristiano 
(siglos xi al xiii)
	12. De mozárabe a mudéjar

	Madrid bajomedieval (siglos xiv y xv)
	18. La sociedad bajomedieval de Madrid

	Etimología y vocabulario
	Índice analítico

